
UEO Histoire des disciplines scolaires 
IIC – La résistance du modèle ancien 

« Les versions sont un exercice de style excellent ; elles 
servent à enseigner la précision et l’élégance ; elles 
donnent le sentiment délicat de nuances qui, autrement, 
échapperaient. » 

Jules Simon 

« Les versions servent surtout à 
faire apprendre la langue dans 
laquelle on traduit, et très peu 
l’autre ». 

Mgr Dupanloup 
 

 

« Ce fut sous la troisième République que 
les prétentions des professeurs de 
philosophie à une suprématie sociale 
atteignirent leur point culminant. […] Les 
professeurs de philosophie commencèrent à 
se lier d’amitié avec leurs élèves, se créant 
ainsi une clientèle d’admirateurs, qui après 
avoir fait leur chemin dans le monde, 
élevaient leurs anciens mentors au rang 
d’importants penseurs, de guides 
intellectuels et moraux. En province, les 
classes de philosophie étaient souvent très 
petites – une demi-douzaine de garçons – et 
l’enseignant n’était parfois guère plus âgé 
qu’eux : ensemble ils pouvaient faire de la 
dernière année scolaire une expérience 
enivrante, dont les élèves se souviendraient 
toute leur vie comme du moment où ils 
avaient atteint l’âge adulte et l’indépendance 
intellectuelle. Les professeurs 
commencèrent à se mêler au monde de la 
politique et des lettres ; ils publiaient des 
articles dans les journaux qu’ils décrétaient 
au goût du jour ; ils s’attiraient de la 
considération hors de l’école. Les plus 
célèbres d’entre eux obtenaient des postes 
d’enseignants à Paris, où ils pouvaient avoir 
une centaine d’élèves dans leur classe […]. 
Ce qui différenciait, pensait-on, la 
philosophie française de celle des autres 
pays était qu’elle essayait de ne pas être une 
spécialité technique, et se fixait au contraire 
pour but une étude générale de tous les 
domaines de la vie, rassemblant toutes les 
informations disparates qu’avaient 
accumulées les enfants, pour en faire une 
synthèse cohérente et significative. Elle ne 
cherchait pas à inculquer des connaissances 

mais à stimuler la réflexion. Plus 
particulièrement, elle essayait d’encourager 
une réflexion sur les problèmes généraux et 
universels. Le professeur en donnait 
l’exemple, car sa méthode favorite était la « 
conférence personnelle », au cours de 
laquelle il exprimait ses propres opinions, 
tout en accordant à celles des autres la 
considération qui leur était due. On 
enseignait aux élèves à penser par eux-
mêmes, en leur faisant fréquemment rédiger 
des dissertations où l’on exigeait d’eux un 
raisonnement rigoureux et un sens affiné du 
langage. Bien qu’il y eût un programme, il 
ne constituait pas une obligation, et plus le 
professeur était célèbre, moins il le suivait. 
[…] En 1925, une circulaire du ministre de 
l’Éducation, Monzie, résumait la doctrine 
généralement acceptée en disant que la 
fonction de la classe de philosophie était de 
permettre « aux jeunes gens de mieux saisir, 
par cet effort intellectuel d’un genre 
nouveau, la portée et la valeur des études 
mêmes, scientifiques ou littéraires, qui les 
ont occupés jusque-là et d’en opérer en 
quelque sorte la synthèse ». Avant de 
commencer à se spécialiser en vue de leurs 
carrières personnelles, la classe de 
philosophie les armait « d’une méthode de 
réflexion et de quelques principes généraux 
de vie intellectuelle et morale qui les 
soutiennent dans cette existence nouvelle, 
qui fassent d’eux des gommes de métier 
capables de voir au-delà du métier, des 
citoyens capables d’exercer le jugement 
éclairé et indépendant que requiert notre 
société démocratique ». » 

Theodore Zeldin, Histoire des passions françaises, t. 2, « Orgueil et intelligence », chap. 5. 


