IIC — La résistance du modeéle ancien

« Les versions sont un exercice de style excellent ; elles
servent a enseigner la précision et I’élégance; elles
donnent le sentiment délicat de nuances qui, autrement,

échapperaient. »

« Ce fut sous la troisieme République que
les prétentions des professeurs de
philosophie a une suprématie sociale
atteignirent leur point culminant. [...] Les
professeurs de philosophie commencerent a
se lier d’amiti¢ avec leurs éléves, se créant
ainsi une clientéle d’admirateurs, qui apres
avolr fait leur chemin dans le monde,
¢levaient leurs anciens mentors au rang
d’importants ~ penseurs, de guides
intellectuels et moraux. En province, les
classes de philosophie étaient souvent tres
petites — une demi-douzaine de garcons — et
I’enseignant n’était parfois gueére plus agé
qu’eux : ensemble ils pouvaient faire de la
derniére année scolaire une expérience
enivrante, dont les éléves se souviendraient
toute leur vie comme du moment ou ils
avaient atteint 1’age adulte et I’indépendance
intellectuelle. Les professeurs
commencerent a se méler au monde de la
politique et des lettres ; ils publiaient des
articles dans les journaux qu’ils décrétaient
au golt du jour ; ils s’attiraient de la
considération hors de 1’école. Les plus
célebres d’entre eux obtenaient des postes
d’enseignants a Paris, ou ils pouvaient avoir
une centaine d’¢éléves dans leur classe [...].
Ce qui différenciait, pensait-on, la
philosophie frangaise de celle des autres
pays était qu’elle essayait de ne pas étre une
spécialité technique, et se fixait au contraire
pour but une étude générale de tous les
domaines de la vie, rassemblant toutes les
informations disparates qu’avaient
accumulées les enfants, pour en faire une
synthése cohérente et significative. Elle ne
cherchait pas a inculquer des connaissances

Jules Simon

UEQ Histoire des disciplines scolaires

« Les versions servent surtout a
faire apprendre la langue dans
laquelle on traduit, et trés peu
I’autre ».

Mgr Dupanloup

mais a stimuler la réflexion. Plus
particulierement, elle essayait d’encourager
une réflexion sur les problémes généraux et
universels. Le professeur en donnait
I’exemple, car sa méthode favorite était la «
conférence personnelle », au cours de
laquelle il exprimait ses propres opinions,
tout en accordant a celles des autres la
considération qui leur ¢était due. On
enseignait aux éléves a penser par eux-
mémes, en leur faisant fréquemment rédiger
des dissertations ou ’on exigeait d’eux un
raisonnement rigoureux et un sens affiné¢ du
langage. Bien qu’il y elit un programme, il
ne constituait pas une obligation, et plus le
professeur était célébre, moins il le suivait.
[...] En 1925, une circulaire du ministre de
I’Education, Monzie, résumait la doctrine
généralement acceptée en disant que la
fonction de la classe de philosophie était de
permettre « aux jeunes gens de mieux saisir,
par cet effort intellectuel d’un genre
nouveau, la portée et la valeur des études
mémes, scientifiques ou littéraires, qui les
ont occupés jusque-la et d’en opérer en
quelque sorte la synthése ». Avant de
commencer a se spécialiser en vue de leurs
carricres  personnelles, la classe de
philosophie les armait « d’une méthode de
réflexion et de quelques principes généraux
de vie intellectuelle et morale qui les
soutiennent dans cette existence nouvelle,
qui fassent d’eux des gommes de métier
capables de voir au-dela du métier, des
citoyens capables d’exercer le jugement
éclairé et indépendant que requiert notre
société démocratique ». »

Theodore Zeldin, Histoire des passions frangaises, t. 2, « Orgueil et intelligence », chap. 5.



